Als Muslim leben
Kapitel II: Islam

In diesem Kapitel werde ich euch die Eigenschaften eines Muslims beschreiben.

Zu allererst musst ihr verstehen, was Kufr und was Islam ist.

Kufr bedeutet die Weigerung des Menschen, Gott zu gehorchen. Islam bedeutet vollstandige
Hingabe an Gott allein und die Weigerung, sdmtlicher Ideen, Gesetze oder Befehle anzuerkennen,
die im Widerspruch zu der Rechtleitung Gottes stehen.

,Wer nicht nach dem richtet, was Goft hinabgesandt hat — das sind die Ungldubigen.“ (Sure 5:44)
Der Begriff ,richten” bedeutet, die Entscheidungen, die wir téglich in unserem Leben zu treffen
haben. Der Mensch kann sich entweder nach dem Buch Gottes und der Sunna Seines Gesandten
(s) oder auf seine selbststichtigen Winschen, angestammte Sitten oder von Menschen gemachten
Gesetzen richten.

Das heil3t, wenn jemand die von Gott vorgelegte Ordnung verwirft und sich entscheidet, nach einer
anderen Ordnung zu leben, dann folgt er dem Weg des Kufr.

Der Muslim ist weder Diener seines eigenen Ich noch seiner Familie oder seines Volkes. Er ist
einzig und allein der Diener Gottes. (3:64, 3:83)

Die wahre Religion besteht aus vollstdndigem Gehorsam gegenuiber Gott und Ergebebung in
Seinen Willen. Anbetung Gottes ist nicht nur einfach sich finf mal am Tag vor lhm zu verbeugen.
Es bedeutet, dass seine Gebote zu jeder Zeit ausgefihrt werden miissen.

Man muss sich dessen enthalten, was Er verboten hat, und das tun, was Er angeordnet hat.
Beurteilt niemals Gut und Bdse niemals nach den Winschen eures Egos, nach dem was eure
Vorvater getan haben, eure Familie und Verwandten bevorzugen oder was die Gesellschaft
gutheil3t. Wenn ihr dem Geheil3 irgendeines Menschen folgt und dabei Gottes Befehle aul3er Acht
lasst, so habt ihr diese Person neben Gott gestellt. Das bedeutet, dass ihr dieser Person eine
Stellung verliehen habt, die ausschlief3lich Gott gebuhrt:

,Die Entscheidung (was richtig oder falsch ist) liegt allein bei Allah” (Sure 6:57)

Warum sind Menschen ungehorsam gegeniiber Gott und gehen irre?

Im folgenden werde ich auf drei Ursachen des Abirrens eingehen.

Der erste Grund sind die Winsche des Egos

»~Und wer ist irrender als der, der seinen bésen Gellisten folgt ohne Rechtleitung Allahs? Wahrlich,
Allah leitet nicht das ungerechte Volk.” (Sure 28:50)

Der zweite Grund des Irregehens ist, Sitten und Gebrauchen, Glauben und Vorstellungen, Riten
und Zeremonien der Gesellschaft blind zu folgen und sie als héher zu stellen und zu betrachten als
Gottes Rechtleitung.

,Und wenn ihnen gesagt wird: "Befolgt, was Allah herabgesandt hat", sagen sie: "Nein, wir wollen
dem folgen, worin wir unsere Véater vorgefunden haben" Wie! Wenn selbst ihre Véter keinen
Verstand hétten und nicht auf dem rechten Weg wandelten?” (Sure 2:170)

Der dritte Grund ist der Gehorsam gegentiber anderen Menschen anstelle Gottes.

,Und wenn du der Mehrzahl derer auf Erden gehorchst, werden sie dich wegfiihren von Allahs
Weg.“ (Sure 6:116)

Ein Diener dieser drei Gotzen zu sein ist wahrer Schirk (Gétzendienst). Diese G6tzen zu zerstdren,
ist die wichtigste Vorraussetzung, um Muslim zu werden.

Wie kdnnen wir erwarten, dass Allah uns mit seinem Segen Uberschuttet, den Er allein den wahren
Muslimen versprochen hat, solange wir diese Goétzen verehren und gleichzeitig Anspruch auf den
Islam erheben?

Im Folgenden werde ich auf die Zeichen der Heuchelei eingehen.

Das erste ist, wenn man dem Ego dient. Dieser behauptet mit dem Mund, ein Diener Gottes und
ein Anhanger Seines Propheten (s) zu sein, er aber in Wirklichkeit nur ein Diener seines Egos und
ein Anhénger seiner eigenen Meinung ist.

Das zweite ist, das Festhalten an Gesellschaft und Kultur. Wer einen bestimmten Brauch nicht
aufgeben kann, da er seit der Zeit der Ahnen durchgefuhrt wurde, egal wie auch die Befehle
Gottes und Seines Gesandten lauten mogen, zéhlt zu den Heuchlern.

Das letzte ist die blinde Nachahmung. Jemand, der sich um das Buch Gottes und um die
Anweisungen seines Gesandten nicht kimmert, lauft Gefahr, seinen Glauben zu verlieren (24:46-



52). Wahrer Iman besteht darin, sich selbst ganz dem Buch Gottes und der Flihrung seines
Gesandten anzuvertrauen.

Den wahren Glauben konnte man in der friihen Geschichte anhand der Taten erkennen. Wie zum
Beispiel, als das Alkoholverbot ver6ffentlicht wurde, haben die Menschen nicht gezdgert und
haben aufgehdrt Alkohol zu trinken.

Geschwister, im Koran heif3t es:

»,Nie werdet ihr zur vollkommenen Rechtschaffenheit gelangen, solange ihr nicht spendet von dem,
was ihr liebt; und was immer ihr spendet, wahrlich, Allah weil3 es wohl.” (Sure 3:92).

Dieser Vers beinhaltet den Kern des Iman und den wahren Geist des Islam: Ihr misst bereit sein,
notigenfalls fur Gott alles zu opfern und zu spenden, was euch lieb und teuer ist. Bei jedem Schritt
im Leben steht der Mensch vor einem Scheideweg. Auf der einen Seite findet sich Gottes
Wohlgefallen, und auf der anderen Seite steht die Welt mit ihren Verfihrungen.

Der Islam wird in zwei unterteilt. Das erste ist der rechtsgiiltige Islam. Jeder, der seinen Glauben
an Allah, Seinen Gesandten, den Koran, das Jenseits und andere Glaubensartikeln mit Worten
bekennt und die notwendigen Bedingungen erfllt, die dieses Bekenntnis untermauern, wird als
Mitgleid der islamischen Gemeinde betrachtet und als Muslim behandelt. Das zweite ist der wahre
Islam. Im Jenseits wird flr den Muslim, der Glaube im Herzen und die freiwillige und vollstandige
Hingabe an Allah zahlen. Die mindliche Aussage ist fur das Gericht, den normalen Muslim und die
muslimische Gemeinschaft bestimmt. Diese kénnen nur das AuRere sehen: Allah aber blickt tief in
die Herzen der Menschen und kennt genau den Grad ihres Glaubens. Das Einizige, was bei Allah
wirklich von Wert ist, ob man auf Seinem Weg all das geopfert hat, was Er einem gegeben hat,
oder nicht.

Es gibt zwei Arten Muslime, der halbherzige und der echte Muslim. Der erstere beschrankt den
Islam nur auf einen Teil seines Lebens und der wahre Muslim, setzt seine ganze Persdnlichkeit
und sein Dasein flr den Islam ein. Gott winscht sich die zweite Gruppe, weil nur sie vom
islamischen Standpunkt aus jemals etwas Wertvolles zustande bringen kdnnen.

Im folgenden werde ich die Frage eingehen, ob Gott derart auf unseren Gehorsam angewiesen ist,
dass Er ihn so eindringlich von uns fordert. Der eigentliche Zweck der Forderung nach Gehorsam
gegenuber Allah ist im Wohlergehen des Menschen und seiner Vollkommenheit begriindet. Er
verlangt nur deshalb Gehorsam von euch, weil er nicht will, dass der Mensch, das Geschopf, das
Er als das edelste bezeichnet hat, Diener des Satans oder eines Mitmenschen wird oder sein
Haupt vor unwirdigen Dingen beugt (2:256-257).

Es sind zwei Dinge notwendig, um aus dem von Gott gegebenen Licht Nutzen zu ziehen. Erstens
missen ihr aufrichtig an Allah und Seinen Gesandten (s) glauben, durch den dieses Licht
Ubermittelt wurde. Zweitens, misst ihr nach dem Bekennen eures Glaubens diesem Rart der
Rechtleitung folgen, denn ohne Gehorsam kann man nichts erreichen (5:92, 2454, 24.:63).

Der Unterschied zwischen Din und Schari’a: Das Wort ,Din“ bedeutet als erstes Oberhaubt, Macht,
Herrschaft, Konigtum oder Regierung. Als zweites ist gegensatzlich, z.B. Unterordnung,
Gehorsam, Dienen und Unterwerfung. Die dritte Bedeutung ist: abrechnen, urteilen oder
Vergeltung mit Belohnung bzw. Strafe.

~Wahrlich, der (wahre) Din bei Allah ist der Islam (die véllige Hingabe).” (Sure 3:19).

Es gehen folgende Bedeutungen von Din hervor:

Gott als Hernn und Herrscher anzuerkennen.

Nur lhm gehorsam sein und dienen.

Ihm gegenuber verantwortlich sein, nur Seine Strafe furchten und seinen Lohn erwarten.

Da die Gebote Gottes der Menschheit durch Buicher und Gesandte vermittelt wurde, ist es eine
notwendiger Bestandteil des Din, diesen Gesandten zu gehorchen.

(3:85, 98:5, 3:83, 9:33, 8:39, 7:35)

Die Bedeutung Schari’a bedeutet ,Weg“ oder ,Pfad®. Die Form, in der man dann Gott zu dienen
hat, und der Weg, den man geht, um Ihm zu gehorchen, heif3t Schari’a. Er lehrt uns, wie wir unser
gesamtes Leben zu flihren haben. Der entscheidende Unterschied zwischen Din und Schari’a ist
folgender: Wahrend die Religion (Din) immer die gleiche war und ist, wurden zahlreiche Schari’as
geoffenbart Einige wurden aufgehoben bzw. abgeéndert, aber diese Anderungen lieRen den Din
unberthrt. Das arabische Wort Ibada leitet sich von der gleichen Wurzel ab, wie das Wort Abd,
was Diener oder Knecht bedeutet. Daher bedeutet Ibada: Die Pflichten eines Dieners zu erftllen.
Der Mensch muss sein ganzes Leben lang in Gehorsam und der Dienstfertigkeit ihm gegenuber
verbringen, so wie es sich einem Meister gegentber ziemt.



,Und ich habe die Dschinn und die Menschen nur darum erschaffen, damit sie mir dienen.” (Sure
51:56)

Ihr sollt dem Gesetz Gottes in allen euren Lebenslagen folgen und alle Gesetze ablehnen, die ihm
widersprechen. Jede eurer Handlungen muss mit der Rechtleitung Gottes im Einklang stehen. Nur
dann wird euer Leben ein Leben der Anbetung und des Gottesdienstes sein. Fiihrt ihr ein solches
Leben, so wird alles zur Ibadah: Ob ihr schlaft oder wach seid, esst oder trinkt, arbeitet oder euch
ausruht, schweigt oder redet - alles wird zu einer Handlung von Ibada. All diese Handlungen, die
gewdhnlich als weltlich betrachtet werden religids, vorrausgesetzt, ihr beachtet dabei die Grenzen,
die euch Gott gesetzt hat und passt bei jedem Schritt auf, und was erlaubt (Halal) und was
verboten (Haram), was euch als Pflicht auferlegt, und was zu vermeiden ist, welche Handlungen
Gott zufriedenstellen, und welches sein Missfallen erregen.



Kapitel 3 Das Gebet

13 Bedeutung und Segen des Gebets

Das Gebet ist eine Form der Anbetung. Das bedeutet, dass wir Allah unser ganzes Leben lang
verehren, Ihm dienen und gehorchen.

Anbetung bedeutet, dass alles was du in dieser Welt tust, in Ubereinstimmung mit Allahs Geboten
steht.

Die wahre Erinnerung an Gott besteht darin, sich den Namen und den Willen Gottes ins
Gedachtnis zu rufen, wenn man mit alltaglichen Handlungen beschéftigt ist.

Eine standige Erinnerung

Es ist wichtig, dass wir uns immer wieder ins Bewusstsein rufen, dass wir Diener Gottes sind, und
dass jeder Augenblick unseres Lebens eine Anbetung und dem Gehorsam Ihm gegenuber
gewidmet sein muss. Dies erfullen wir mit dem Gebet, denn das Gebet ist eine standige
Erinnerung Allahs.

Pflichtgefuhl

Die Muslime die nicht reagieren, wenn Sie den Adhan hdren, zeigen, dass sie entweder die
Wichtigkeit und Bedeutung ihrer Pflicht gegenltber Gott nicht verstehen oder, falls sie sie doch
verstehen, dass sie so nutzlos sind, dass sie sich nicht eignen, in der Armee Allahs zu verbleiben.
So stellt das Gebet den Unterschied zwischen Islam und Kufr (Unglaube) dar.

Das Gebet prift 5 mal taglich, ob wir unsere Behauptung, Muslim zu sein, auch in die Praxis
umsetzen.

Im Bewusstsein Gottes

Sich Gottes bewusst zu sein bedeutet, sich Seine Anwesenheit zu vergegenwartigen, sich Seiner
Liebe und der Furcht vor Ihm bewusst zu sein, um die Kraft zu haben, das zu vermeiden, was lhm
missfallt.

Das Gebet kann z.B. nur mit dem Wudu (Gebetswaschung) verrichtet werden. Aber wer weif3
schon, ob du diese auch hast? Niemand! Aber du bist dir bewusst, dass du es vor Allah nicht
verstecken kannst.

Wer weild schon, was du im Gebet rezitiert, oder warum betest du wenn du alleine bist? Denn du
weil3t, dass du kein Verbrechen vor Allah verheimlichen kannst. Und so ruft das Gebet Gottesfurcht
in deinem Herzen hervor.

Wissen um Gottes Gesetz
Um Allah anzubeten missen wir sein Gesetz kennen. Daher ist es auch wichtig zu wissen, worum
es in den Versen geht die wie rezitieren.

Gemeinschaftliches Leben

Es ist notwendig dass sich die wahren Diener Allahs zusammenschlie3en, um ihre Kréafte zu
bindeln.

Die funfmal taglichen Gemeinschaftsgebete, das Freitagsgebet, das Eid Gebet, all dies lasst uns
wie eine starke Mauer werden und schafft einen Zusammenhalt, Einheit und Zielstrebigkeit, die
erforderlich sind, um uns gegenseitig auf dem Wege Allahs im taglichen Leben zu helfen.

14 Die Gebetstexte

Das Gebet bereitet uns auf die Ibada vor, starkt unsere Gottesfurcht und sorgt daftir, dass unser
Glaube tiefer wird. Und dies wird natirlich intensiviert, wenn wir die rezitierten Worte auch
verstehen.

Der Gebetsruf (Adhan) und seine Wirkung

Allah ist am Grof3ten, Allah ist am Grof3ten,

Ich bezeugen, dass es keine anbetungswurdige Gottheit gibt, auer Allah
Ich bezeugen, dass Muhammad der Gesandte Allahs ist

Kommt zum Gebet

Kommt zum Erfolg



Wer fiihlt sich durch diesen Gebetsruf nicht innerlich bertihrt?

Die Gebetswaschung (wudu')
Mit der Gebetswaschung waschen wir nicht nur unseren Kérper von Stinden rein, sondern auch
unser Herz. Es ist eine Vorbereitung fur das Gebet.

Die Absicht (Niyya)

Man stellt sich Richtung Kaaba und spricht den Takbir, womit man die Herrschaft Allahs anerkennt
und mit dem Heben der Hande stellt man sich vor, dass man der Welt und allem, was in ihr ist,
entsagt.

Im Folgenden lobpreist man Allah, sucht Zuflucht (Ta'awwud), den Segen und Seine Hilfe. Mit der
Er6ffnungssure (Fatiha) bitten wir Allah um Rechtleitung und preisen und danken lhm.

Das Lesen des Qur'ans

Nach der Rezitation der Sura al Fatiha tragt man weitere Texte aus dem Qur'an vor, von denen
jeder voller Weisheit und Schénheit ist. Darin finden sich Anweisungen, Ermahnungen, Lehren und
Richtlinien, die den Muslimen auf den Weg leiten sollen, um den er gerade zuvor an der Sura al
Fatiha gebeten hat.

Der Friedensgruf3 (Salam)
Der Friedensgrul3 soll die gute Botschaft symbolisieren, die der Betende den Menschen nach
Beendigung seines Gebets bringt.

Charakterformung

Nach all dem was wir nun erfahren haben, wie kann also jemand, der vom Gebet zur Arbeit
zurlickkehrt, sich erlauben, zu ligen, unehrenhaft zu handeln, die Rechte anderer zu missachten?
Wie kann jemand, wenn er all dies tut, wieder vor Gott treten, um das nachste Gebet zu verrichten
und seinen Gehorsam zu bestatigen?

36 mal am Tag sprechen wir den Satz "dir allein dienen wir, und dich allein bitten wir um Hilfe".
Kdénnen wir dann hingehen und andere um einen Gefallen bitten?

Richtig verstanden und durchgefiihrt muss das Gebet einen positiven Einfluss auf unsere innere
Einstellung und Moral haben. Ist dies nicht der Fall, dann liegt die Ursache bei uns selbst und nicht
im Gebet. Es ist auch nicht die Schuld an Wasser und Seife das Kohle schwarz ist.

Ein wichtiger Grund dafir, dass das Gebet seine reinigende Wirkung nicht erziehlt, kann auch
daran liegen, dass jemand die Worte, die er auf Arabisch vortragt, nicht richtig versteht oder ihnen
nicht genug Bedeutung beimisst. Wenn man sich aber ein bisschen bemiht und versucht, diese
Verse auch in seiner Muttersprache zu lernen, bringt das grof3e Belohnung.

15 Der Segen des Gemeinschaftsgebets

Persdnlicher Gottesdienst

Man kann nicht allen Anweisungen Gottes folgen, bevor nicht all die anderen Menschen, mit denen
man Tag fur Tag zusammenkommt und standig in Kontakt steht, nicht ebenso an diesem
Gottesdienst teilnehmen.

Gottesdienst umfasst all die zwischenmenschlichen Beziehungen, ebenso wie er das Innere des
Menschen einschliel3t.

Der Ruf zur Versammlung

Das Herbeistromen der Muslime von allen Seiten beim Horen des Gebetsrufes und ihr
Versammeln an einem zentralen Ort weckt in ihnen einen Sinn fur Disziplin, wie man ihn z.B. auch
in der Armee findet.

In der Armee wird dieses System eingesetzt, um in jedem Soldaten das Geflihl des Gehorsams zu



wecken, und zwar sowohl auf der Ebene des Einzelnen als auch in der Gruppe, und um sie in
einer Ubereinstimmenden Mannschaft zu vereinigen. Auf diese Weise ist garantiert, dass sie im
Falle einer bewaffneten Auseinandersetzung als eine Einheit mit gleichen Zielen kampfen. Wenn
Soldaten, unabhéngig davon wie gut jeder einzelne kAmpfen kann und wir gut er trainiert und
tapfer er ist, im Kampf jeder fir sich kampfen wirde, dann kdnnte ein Heer von 50 feindlichen
Soldaten 1000 solcher tapferer Soldaten besiegen, indem es sich jeden Einzelnen vornimmit.

Gegenseitiges Kennenlernen

Das versammeln in der Moschee bringt vielerlei Nutzen mit sich. Man trifft auf andere Geschwister,
lernt sich kennen kommt sich n&her.

Die Briderlichkeit, Einheit und Verbundenheit erwecken automatisch das Gefiihl, zu einer einzigen
Gemeinschaft zu gehodren, Soldaten der selben Armee und Geschwister zu sein.

Ein gesegneter Zweck
Die Muslime versammeln sich zum Zweck der Anbetung Allahs in seinem Haus. In einem solchen
Rahmen versinkt eine aufrichtige Person wegen ihrer Stinden unweigerlich in Scham.

Briderlichkeit

Die Muslime stehen in einer Reihe, Schulter an Schulter. Keiner ist in seiner Stellung héher oder
niedriger als sein Nachbar. Beim Gebet in der Moschee, in der Gegenwart Gottes, sind alle gleich.
Niemand fihlt sich beschmutzt, wenn ihnen die Hand oder der Korper eines der Mitbetenden
berthrt. Alle haben die gleiche Reinheit, weil alle Menschen gleich sind. Alle sind Geschopfe
Gottes und Glaubige der einen Religion.

Einheitlichkeit in den Gebetshaltungen

Durch das Stehen im Gebet Schulter an Schulter bieten sie das Bild einer Armee, die vor ihrem
Herrscher zur Parade aufmarschiert ist. Durch das gemeinsame Stehen in einer Reihe und den
Einklang der Bewegungen entwickelt sich ein bemerkenswerter Geist der Einheit in jedem
Einzelnen. Die Gebetshaltungen werden gleichzeitig vollzogen sodass sie nicht 10, 20 oder 100
Personen sind, sondern eine Einzige.

Leitung des Gebets

In einer Gemeinschaft zu beten, ist nicht mdglich ohne einen Vorbeter (Imam). Dies lehrt uns eine
wichtige Sache, namlich wenn man als Muslim leben will, dann soll man so leben, wie man betet:
vereint und organisiert.

Wesen und Art der Leitung

Das ganze Leben eines Moslems ist ein Leben des Gebets; die ganze Welt ist fir ihn eine
Moschee, in der nur der eine Gott angebetet werden darf.

Somit lernen wir durch das Gemeinschaftsgebet wichtige Dinge Uber die Fuhrerschatft.
Hierzu muss man nur einige wichtige Regeln beachten, die den Imam und die Leitung der
Gemeinschatft betreffen:

. Frommigkeit und Tugend

. Mehrheitsentscheidung

. Wohlwollen und Mitgefuhl

. Niederlegung des Amtes

. Gehorsam gegeniber dem Imam

. Hinweisen auf und Verbessern von Fehlern

. Kein Gehorsam bei siindigem Verhalten

NOoO o~ WNPE

16 hat das Gebet seine Kraft verloren?

Das Ziel der muslimischen Gemeinschaft

Genauso wie es die Aufgabe der Uhr ist, die Zeit anzuzeigen, so besteht das Ziel des Islams darin,
dass die Muslime auf der Erde als die Statthalter Gottes leben, als Zeugen Gottes fir die
Menschheit und als Verfechter der Wahrheit.



Ganzheit der islamischen Lehre

Um diesen Zweck zu erfiillen, sind wie im Beispiel der Uhr, viele verschiedene Teile notwendig,
und diese wurden im Islam zusammengefigt. Glauben und Moralvorstellungen, Regeln fur das
alltagliche Leben, die rechte Gottes, seiner Diener, jedes einzelnen, jeder Sache auf der Welt, der
man begegnet.

Wie bei der Uhr sind sie so miteinander verbunden, dass, sobald der Aufziehmechanismus startet,
jedes Teil anfangt, sich zu bewegen, und mit der Bewegung aller Teile wird der gewtinschte Erfolg
erzielt.

Um einen Stillstand zu vermeiden, ist es wichtig die Einzelteile regelmafig in Bewegung zu setzen:
das funfmal tagliche Gebet ist genau solch eine Form des Aufziehens. Auch das Reinigen der Uhr
darf nicht vergessen werden: das Fasten an 30 Tagen im Jahr reinigt Herz und Geist. Olen ist
ebenfalls erforderlich: die Armenabgabe ist wie Ol, das einmal im Jahr alle Teile schmiert. Und
schlieBlich ist auch eine Generaluberholung des Ganzen notwendig: Die Pilgerfahrt, die
wenigstens einmal im Leben durchgefuhrt werden soll.

Gottesdienst ohne Auswirkungen
Da wir jedoch in der heutigen Zeit diese Regeln der Gemeinschaft nicht beachten, beeintrachtigt
es auch unsere Gottesanbetungen.



Kapitel 4 Das Fasten

Geschwister im Islam! Die zweite Art des Gottesdienstes, die Allah uns als Pflicht auferlegt hat, ist
das Fasten. Es beinhaltet, dass man sich von der Morgendammerung bis zum Sonnenuntergang
von Essen, Trinken und Geschlechtsverkehr fernhélt. Wie das Gebet ist auch diese Form des
Gottesdienstes Teil der Gesetze (Schari‘a), die uns alle Propheten gebracht haben. Im Quran heif3t
es: "Oh ihr, die ihr glaubt! Das Fasten ist euch vorgeschrieben, so wie es denen vorgeschrieben
war, die vor euch waren." (2:183)

Das Ziel des Islam besteht darin, das Leben des Menschen in ein Leben des Gottesdienstes zu
verwandeln. Er wird als Diener geboren, und es liegt in seinem Wesen, dem Schdpfer zu dienen.
Nicht einen einzigen Augenblick seines Lebens darf der Mensch leben, ohne Gott zu dienen, d.h.
sich im Denken und im Handeln Ihm zu unterwerfen. Der Mensch muss sich immer bewusst sein,
was er tun soll, um Gottes Wohlgefallen zu erlangen, und was er vermeiden soll. Er soll den Weg
beschreiten, der zu Allahs Wohlgefallen fuhrt, und das meiden, wodurch er bei Allah in Ungnade
fallt - genauso wie er die Glut des Feuers meidet. Wir diirfen nicht annehmen, dass wir schon all
unsere Pflicht erfilllt haben, wenn wir uns finfmal am Tag vor Ihm verbeugen und niederwerfen, an
drei3ig Tagen im Ramadan von morgens bis abends hungern und dursten, von unserem Reichtum
den Armen abgeben und einmal im Leben die Pilgerfahrt vollziehen. Durch all diese Handlungen
sind wir nicht von unserer Stellung als Diener Allahs von Ihm befreit, noch kénnen wir einfach tun
und lassen, was wir wollen. Alle gottesdienstlichen Handlungen im Islam erfordern eine kdrperliche
Tatigkeit, nicht aber das Fasten. Das Fasten ist eine Form des Gottesdienstes, die rein auf der
personlichen Ebene ablauft. Nur der Allwissend weil3, dal3 Sein Diener fastet. Nur wenn der
Glaube wahrhaftig und stark genug ist, denkt man nicht daran, insgeheim zu essen oder zu
trinken. Mit Zweifel im Herzen kdnnen solche Dinge nicht vollbracht werden. Aus diesem Grund
sagte der Prophet (s): "Jede gute Tat des Menschen wird um ein vielfaches vermehrt, zehn- bis
siebenhundertfach. Aber Allah spricht: Das Fasten ist eine Ausnahme. Es ist nur fur Mich, und Ich
gebe soviel Belohnung wie Ich will." (Bukhari, Muslim)

Wir glauben, dass das bloR3e sich Fernhalten von Essen und Trinken wahrend des Tages Fasten
bedeutet. Wir firchten Gott so sehr, dass wir den geringsten Verstol3 gegen die Regeln zu
vermeiden suchen, aber wir kénnen uns nicht vorstellen, dass nicht allein der Hunger und der
Durst der Sinn des Gottesdienstes sondern nur seine Form ist. Der Prophet (s) sagte: "Wer nicht
die Falschheit in Wort und Tat aufgibt, von dem braucht Allah auch nicht, dal3 er sich des Essens
und Trinkens enthalt." (Bukhari) Bei einem anderen Anlass sagte er (s): "Es gibt viele Menschen,
die Fasten, aber nichts davon haben auf3er Hunger und Durst; und es gibt viele, die nachts im
Gebet stehen, aber nichts davon haben auf3er Schlaflosigkeit." (Darimi) Die Lehre, die wir aus
diesen Worten ziehen, ist eindeutig und unmissverstandlich: Hunger und Durst allein ist kein
Gottesdienst, sondern nur ein Mittel zu dessen Austbung. Und wahrhaftiger Gottesdienst
bedeutet, aus Gottesfurcht und Liebe zu Gott alles zu vermeiden, was gegen die Gesetze Gottes
ist, und stattdessen Dinge zu tun, die gottgefallig sind, und sich von der wahllosen Befriedigung
korperlicher Bedurfnisse fernzuhalten. Diese Gestalt dient also dazu, im Menschen Gottesfurcht
und -liebe, Willens- und Charakterkraft zu festigen. Wenn jemand fastet und dabei den
eigentlichen Sinn des Fastens vergisst, so bereiet er seinen Magen nur nutzlos
Unannehmlichkeiten.

Was aber geschieht nach dem Ramadan? Wir vergessen alles, war wir durch das Fasten
gewonnen haben, also wie jemand, der gegessen hat und sich selbst zum Erbrechen bringt. So
wie man korperlich nur stark werden kann, wenn man sich richtig erndhrt, so kann man geistig nur
wachsen, wenn man sich des wahren Sinns des Fasten bewusst ist und dieses Bewusstsein in
Herz, Verstand und Denkweise lbergeht.



Kapitel 5 Die Zakat

Das Wort Zakat bedeutet ,Reinigung®. Im Islam ist es so, dass der Muslim dazu verpflichtet ist,
einen Anteil seines Vermdgens an die Bedurftigen abzugeben.

So heifdt es im Quran sinngemal: ,Und verrichtet das Gebet und entrichtet die Zakat und verneigt
euch mit den Sich Verneigenden.” (2;43)

Die Zakat kann eine harte Prifung fir den Muslim sein, denn nicht jeder ist bereitwillig etwas von
seinem Vermoégen abzugeben. In der Zeit, wo Abu Bakr (ra.) Kalif war, gab es Muslime, die sich
geweigert haben die Zakat zu zahlen, daraufhin hat er ihnen den Krieg erklart. An diesem Beispiel
erkennt man, wie wichtig die Zakat im Islam ist.

» Bei Gott!l Wenn diese Menschen die Armenabgabe zurtickhalten, die sie zur Zeit des Propheten
immer geleistet haben, und sei es nur ein Kamelseil, dann werde ich mein Schwert gegen sie
erheben.“ (Abu Dawud)

Es ist Wichtig zu verstehen, dass das komplette Leben eine Prifung ist, denn nur durch die
Prufung wird Allah ta‘ala sehen, ob wir wahrhaftige Muslime sind oder nicht. Die erste Prifung ist
das Wissen und unser Verstand. Wir missen in der Lage sein das Richtige zu erkennen um von
der Falschheit unterscheiden zu kénnen. Auf3erdem werden wir in unserer moralischen Starke
gepruft. Wir missen beweisen kénnen, dass unser Mal3stab nicht unsere Winsche, Sitten und
Traditionen sind, sondern einzig und allein der Islam ist. Gehorsam und Pflichtbewusstsein ist die
dritte starke Prifung fur den Muslim. Denn er muss bereit sein, seinen Pflichten nachzukommen,
egal unter welchen Umstanden er sich gerade befindet. Wenn Allah ta‘ala ihn ruft, muss er alle
Alltagssorgen oder Versuchungen hinter sich lassen und sich zu Allah ta‘ala begeben, egal wie
mihsam sein Weg auch sein mag. Die schwerste Prifung fur die meisten Muslime ist jedoch das
Opfern vom Reichtum, das man besitzt.

Allah (swt.) versorgt uns und nur durch Ihn haben wir Geld und Vermdgen. Es in seinem Namen
wieder zu spenden ist eine Selbstverstandlichkeit. WennTkeine aufrichtige tat folgt, so ist es nur
ein reines Lippenbekenntnis.

Im Qur‘an Spricht Allah ta'ala sinngemal: ,lhr werdet nie Frommigkeit erlangen, wenn ihr nicht von
dem gebt, das ihr liebt.“ (3;92)

Fir den Muslim sind sechs grundséatzliche Eigenschaften sehr wichtig:

Freigebigkeit
Grol3mut
Selbstlosigkeit
Reinheit des Herzens
Spenden im Unglick
Spenden im Uberfluss
Spenden nur fir Allah

Diese sieben Eigenschaften sind erforderlich um in die Gemeinschaft Allahs zu gehéren, ohne
diese konnten wir uns nicht als ,Freund“ Allahs betrachten. Dies sind Prifungen eines Glaubigen.
Ein Heuchler, der vorgibt Iman zu besitzen, es jedoch nicht hat, von dem wird keine Spende
angenommen.

So heildt es sinngemaf im Qur‘an: ,,Oh, die ihr glaubt! Vereitelt nicht eure Wohltaten, indem ihr
eure eigene Wohltatigkeit hervorhebt und (die Empfanger) verletzt, wie jemand, der von seinem
Vermodgen spendet, nur um vor den Leuten anzugeben, und der weder an Gott noch an den
Jungsten Tag glaubt.” (2;264)

Weiterhin heil}t es : ,Ihr seid aufgerufen, um nach Gottes Art zu spenden, und trotzdem sind einige



unter euch geizig. Wer geizig ist, geizt nur gegen seine eigene Seele. Gott hat von allem
genugend; ihr seid die Notleidenden. Wenn ihr euch abwendet (von Spenden), wird Er euch durch
andere ersetzten, die nicht Euresgleichen sind. (47;38)

.Infaq fi sabili-Allah® (Spenden auf dem Weg Gottes), wird im Quran sehr haufig erwahnt. Dies ist
eine Gite, die Allah ta’ala uns gegeben hat. Denn wenn wir Zakat geben, ist es wie ein ,Darlehen®,
alles was wir um Seinet Willen spenden, werden wir mit groRerer Belohnung ,zurlickgezahlt®
bekommen. Wenn wir jemanden etwas ausleihen, jedoch die Person nicht die Mdglichkeit hat es
zurtick zuzahlen, sollten wir nicht darauf beharren. Denn jedes Mal wenn wir einer Bedurftigen
Person helfen, wird es als ein Gute Wohltat aufgeschrieben. Wir missen begreifen, dass alles was
wir besitzen ein Geschenk Gottes ist und alles Ihm allein gehort.

Der Muslim muss folgende Tatsachen begreifen, um von Allah die Starke und den Willen zu
bekommen von seinem Reichtum etwas abzugeben:

1. Allah ta’ala ist der Herrscher Uber alle Reichtimer der Himmel und der Erde ist,

2. Alle Macht tber die menschlichen Angelegenheiten liegen ganz allein bei Ihm.

3. Er ist derjenige, der nach dem Tod entsprechend unseren Taten, sei es die Grole eines
Staubchens, uns belohnt oder bestraft.

Es ist wichtige diese acht Punkte beim Zakat zu beachten:

Spenden zum Wohlgefallen Allahs
Verschweigt eure Wohltatigkeit
Spendet nur gute Dinge

Spendet unauffallig

Beugt Missbrauch vor

Setzt die Schuldner nicht unter Druck
Vernachlassigt nicht eure Familien
Gebt nur den Beddirftigen

Folgende acht Gruppen sind berechtigt Zakat zu erhalten :

Die Armen (al-Fugara)

Die Mittellosen und Bedirftigen (Masakin)

Verwalter von Zakatgeldern (al-Amiluna‘alaiha)

Menschen, deren Herz fir den Islam gewonnen werden sollen (Mu‘allafatu-Qulub)
Sklavenbefreiung (fi-r-Rigab)

Uberlastete Schuldner (al-Gharimun)

Auf dem Weg Allahs (fi-sabili-llah)

Reisende (libnus-s-sabil)

AuRerdem gilt, dass der Muslim seinen Eltern, Kindern oder Ehepartnern keine Zakat geben kann.
Die Abgabe der Zakat an einen entfernter Verwandten ist jedoch zulassig, er steht sogar an erster
Stelle. Danach folgen erst die anderen Muslime , denn es ist nur erlaubt Zakat an Muslime zu
geben.

Abu Hanifa, Abu Yusuf und Muhammad vertreten die Meinung, dass wenn die Person Zakat an
einem bestimmten Ort gibt, die Zakat auch nur an die Bedurftigen an diesem Ort verteilt werden
sollen. Jedoch ist es grundsétzlich nicht verboten, die Zakatgelder an andere Orte zu versenden.
Ab wann eine Person beddrftig ist, so gibt es dazu unterschiedliche Meinungen. Manche sagen,
wenn jemand zwei Mahlzeiten am Tag essen kann, trifft es nicht zu. Andere Gelehrte setzten
wiederum einen anderen Mindestwert fest.



Kapitel 6 Die Hadsch

Die Hadsch ist die Wallfahrt nach Mekka und gehort zu einer der fiinf Saulen des Islams. Wortlich
bedeutet Hadsch, den Vorsatz zu fassen, einen heiligen Ort zu besuchen. Die Wallfahrt stammt
jedoch von dem Propheten Abraham ab, welcher uns durch seine Lebensgeschichte zeigt, welche
Bedeutung und welchen Nutzen die Wallfahrt hat.

Abraham wurde vor Uber 4000 Jahren im heutigen Irak geboren und wuchs in einer Gesellschaft
auf, die den Eingott Glauben (Monoetheismus) vergessen hatte. Aberglaube und Hexerei, sowie der
Gebrauch von Talismanen und Amuletten war weit verbreitet. Unter anderem kontrollierte eine
Priesterklasse die Tempel. Die Menschen in dieser Gesellschaft glaubten daran, dass die Priester
Krafte besalRen, sowie Zugang zu ihren Gottheiten hatten. Fir die Menschen waren die Priester die
Herren ihres Schicksals. Abraham wurde in eine Priester Familie hineingeboren, jedoch fligte er sich
nicht den Traditionen seiner Vorfahren. Abraham war fur seine Liebe zur Wahrheit und Weisheit
bekannt, er machte sich Gedanken uber die Gottheiten und gelang zu der Erkenntnis, dass es nur
einen Gott gibt. Als er dies seinem Volk offenkundig berichtete, wurde er von ihnen bedroht und
verstol3en.

Abraham jedoch blieb standhaft bei der Wahrheit und versuchte, seinen Mitmenschen gegenuber
einfiihlsam und respektvoll zu sein. Sein Volk entschloss sich jedoch ihn bei Lebendigem Leib zu
verbrennen, aber Allah bewahrte ihm vor diesem Schicksal. Abraham entschloss sich mit seiner
Frau Sarah und seinem Neffen Lot diesen Ort zu verlassen, er wanderte dabei durch Paléastina,
Agypten und die weiten Wisten Arabiens. Im Alter von 86 Jahren bekam er einen Sohn, Namens
Ismael, folgend wurde Isaak geboren.

Isaak wurde in Palastina ansassig, Ismael blieb bei seinem Stammsitz in Mekka, sowie auch
Abraham, welcher dort den Islam in ganz Arabien verbreitete.

AuRBerdem war Abraham jener, der die heilige Ka"ba mit seinem Sohn erbaute. Dieses Gebaude war
nicht nur wie eine Moschee zur Anbetung gedacht; sein Zweck war auch, als Zentrum zur
Verbreitung der universalen Botschaft des Islam zu dienen. Die Ka"ba war der Brennpunkt, von dem
aus sich Seine Lehre Uber die ganze Welt verbreitet. Die Riten der Wallfahrt wurden eingefiihrt,
damit diejenigen, die sich entschlossen hatten, in Hingabe an den Einen Gott alleine zu leben, ein
Zentrum beséflRen, an dem sie sich jedes Jahr versammeln konnten und ein Heiligtum zur
Umrundung hatten.

Innerhalb weniger Jahrhunderte nach dem Tode Abrahams und Ismaels hatten die Menschen deren
Lehren verlassen und waren in den Go6tzendienst zurlickgefallen. Diese Situation dauerte etwa
zweitausend Jahre an bis der Prophet Muhamad (u<) kam und die Lage veranderte, indem die
Lebensweise von Abraham wiederbelebt wurde. Das bedeutete also das Ende der G6tzenverehrung
und den Verbot von anstéRigen Handlungen und die Praktizierung der urspriinglichen Rieten.
Bedeutung der Hadsch:

.Eine Pflicht, die alle Menschen Gott schulden, ist die Pilgerreise zum Haus, wenn man fahig ist,
dorthin zu gehen. Und was die Unglaubigen betrifft, so ist Gott selbst genligend, der nichts aus allen
Welten benétigt®.(3:97)

Fur jeden Muslim ist die Wallfahrt verpflichtend, sofern die finanziellen Mittel zur Verfligung stehen.
Jene, welche in der Lage dazu sind und die Pilgerfahrt nicht vollziehen, werden in verschiedenen
Hadithen als eine Handlung des Kufr bezeichnet.

Die Reise:

Die Pilgerfahrt ist nicht fur personliche Ziele gedacht, sondern wird nur fur Allah unternommen und
fur die Erfullung unserer Pflichten. Niemand ist soweit, diese Reise zu unternehmen, bevor er nicht
Liebe zu Allah und Furcht vor Inm in seinem Herzen tragt und Uberzeugt davon ist, dass Allah das
mdchte, was er tut. Die Reise ist, im Gegensatz zu jeder anderen, ein standiger Weg, durch den der
Muslim sein Selbst reinigt. Auf dieser Reise pilgern wir zu Gott.

Wenn der Pilgerer einen bestimmten Punkt auf seiner Reise nach Mekka erreicht, muss er den lhram
anlegen, welcher aus zwei ungenahten Stofftichern und einem Paar Sandalen besteht. Der Ihram
Zustand symbolisierter, dass was immer auch unsere Stellung in der Welt ist. Vor Gott missen wir
als Bettler und Mittellose erscheinen, sowohl in der &uR3erlichen Erscheinung als auch in der Tiefe
unseres Herzens.



Die Annahme solcher auf3erlicher Handlungen wird ebenso unser inneres Leben beeinflussen, und
wir werden eine asketische Einstellung entwickeln. Stolz und Eitelkeit werden verschwinden, Demut
und Seelenruhe werden wachsen. Die Unreinheiten, die unsere Seelen aufgrund der Hingabe an
weltliche Freuden befleckt haben, werden beseitigt, und ein Gefuhl der Gottesfurcht wird sowohl
unser Inneres als auch unser aufReres Selbst beherrschen.

Auswirkung der Hadsch

Einen enormen Einfluss hat die Hadsch wie schon eben angedeutet auf das Herz des Pilgerers.
Zusammen mit einem Leben in standiger Frommigkeit und Tugendhaftigkeit hinterlasst die
fortwahrende Erinnerung an Gott und das Streben danach, und die Liebe fir Ihn, im Pilgerer einen
Eindruck in seinem Herzen, der fur Jahre anhalt.

Durch das zeitaufwandige Vorbereiten auf die Hadsch entwickelt der Muslim eine Liebe, sowie
Aufrichtigkeit, die sich durch das Treffen mit den anderen Pilgerern verstarkt.

Muslime aus der ganzen Welt mit unterschiedlichem Aussehen, Status und anderer Kultur
versammeln sich an diesem heiligen Ort. Dabei spielen Oberflachlichkeiten keine Rolle. lhre
Sprachen sind verschieden, aber die Worte, die sie nun &ul3ern, sind die gleichen; sie haben
dieselbe Bedeutung.

Zuletzt ist ein Vers eines Dichters zu erwéhnen; “Wenn der Esel von Jesus nach Mekka geht, bleibt
er auch nach seiner Riickkehr ein Esel.”

Dies soll heif3en, dass ein Esel, auch wenn er in der Gefolgschaft eines Propheten wie Jesus lebt,
keinen Nutzen aus einem Besuch in Mekka ziehen kann, dabei kehrt er so verstandnislos wieder
zuriick wie er gekommen ist.

,Heutzutage haben wir Geschenke von Allah, wie das Gebet, Fasten und die Pilgerfahrt. Aber diese
religiosen Handlungen sind dazu gedacht, menschliche Wesen auszubilden, nicht Tiere zu z&hmen.
Obwohl die Menschen die AuRerlichkeiten dieser wertvollen Geschenke ausfiihren, hat ihr
Bewusstsein keine Vorstellung von der inneren Bedeutung. Sie haben kein Interesse an ihrem
Ergebnis und ihrer Wirkung. Sie ahmen die Handlungen ihrer Vorfahren nach, aber es ist eine sich
immer wiederholende Nachahmung, bar jeglichen Verstdndnisses oder geistigen Gehalts. Wie
konnen wir von solchen Taten gute Ergebnisse erwarten?”



Kapitel 7 der Dschihad

Das eigentliche Ziel des Gottesdienstes ist es, die Herrschaft der Menschen tber den Menschen
abzuschaffen und ihn unter die Fihrung des einen Gottes zu stellen. Der Einsatz des ganzen
Vermaogens, einschliel3lich des Lebens zur Verwirklichung dieses Ziels heif3t Dschihad. Gebet,
Fasten, Armensteuer (Zakat) und Pilgerfahrt bereiten alle auf den Dschihad vor.

Korrupte Fihrung ist die Ursache allen Elends auf dieser Welt. Den Schwachen wird Gerechtigkeit
vorenthalten; flr die Armen ist das Leben bloRR eine schwere Last. Dem Volk werden tGberhohte
Steuern abverlangt, die dann fiir hohe Beamtengehdlter, Prestigebauten, Ristung und andere
Dinge verschwendet werden. Grof3grundbesitzer, religiése Fihrer, Pornoproduzenten und
Alkoholhersteller verderben Leben, Gesundheit, Ehre und Moral der Schopfung Gottes. Das
Schlechte kann in der Gesellschaft nur bestehen und sich ausbreiten, weil entweder die Regierung
selbst es fordert oder es stillschweigend duldet. Alles rihrt daher, dass die Schlissel der Macht in
den falschen Handen liegen. Denn Regierungen haben Macht und Ressourcen, sie entwerfen
Gesetze, kontrollieren die Verwaltung, besitzen Druckmittel wie Polizei und Militar. Offensichtlich
liegt die notige Entscheidungsgewalt in den Handen des Staates.

Eine Regierung muf3 hinter dem Verbot stehen, das es den Menschen leichter macht, von der
Siunde abzulassen. Ermahnung alleine ohne Macht, reicht nicht aus, wenn die Umgebung uns zu
den Sunden ermutigt oder sie zumindest toleriert. Was benétigt wird, ist ein Zeichen der
Regierung, dass Bestechung, Unterdriickung, Ungerechtigkeit, Ausbreitung, Moral- und
Gottlosigkeit nicht gebilligt werden, und dass man eine Gesellschaft mit Gerechtigkeitssinn,
Gottesfurcht und Gottesliebe nur in Ubereinstimmung mit den géttlichen Vorschriften verwirklichen
will. Niemand hat die Befugnis, die Gesetzte Gottes zu verdndern, zu "verbessern” oder
aufzuheben.

Die Herrschaft des Menschen Uber seinen Mitmenschen ist die Wurzel jeglicher schlechten
Herrschaft. Der einzige Weg zur Besserung und Neugestaltung ist die Anerkennung der Herrschaft
Gottes tUber den Menschen. Menschen, die sich die absolute Macht anmafen, Gesetze zu
erlassen, sind aufgrund ihrer Unwissenheit zu Fehlern verurteilt, und handeln aufgrund ihrer
Eigensucht zwangslaufig ungerecht und totalitar. Erstens besitzen sie nicht ausreichend Wissen,
um passende und gerechte Gesetze fir die Menschen zu entwerfen, und zweitens malf3en sie sich,
ohne Gottesfurcht und ohne sich lhm gegenliber zur Rechenschaft verpflichtet zu fiihlen,
uneingeschrankt Macht an. Es reicht nicht aus, allein an Gott als den Einzigen zu glauben und
Sein Gesetz als das einzige wahre anzuerkennen. Sobald ihr an diese zwei Dinge glaubt, erwachst
eine heilige Aufgabe: Wo ihr euch auch befindet, in welchem Land auch immer ihr lebt, muf3t ihr
euch bemuhen die falsche Grundlage der Regierung zu korrigieren und die Macht denen
abzunehmen, die keine Gottesfurcht haben, um selbst zu regieren und Gestze erlassen zu
konnen. Ihr habt kein Recht, den Kampf um die Macht zu beginnen, bevor ihr eure Herzen nicht
vom Egoismus gereinigt habt. Eure Herzen mussen so rein sein, dass ihr, wenn ihr fir etwas
kampft, dies nicht aus personlichen oder nationalistischen Griinden tut, sondern alleine um Allahs
Wohlgefallen zu erwerben und das Los seiner Schépfung zu verbessern.

Eine solche Ordnung wiirde die Lage des Volkes rasch verbessern und gegen Ausbeutung,
Unterdriickung, Unmoral und andere Ubel vorgehen. Haben die Menschen erst einmal die Chance,
in einer ehrlichen und gerechten Gesellschaft zu leben, wirden sie keine Schwierigkeiten mehr
haben, die schlichte Wahrheit anzunehmen, daR Allah allein ihr Herr ist. Jetzt aber misst ihr
verstehen, dass ein Herz ohne das Streben nach Dschihad die Riten des Islams als bedeutungslos
empfinden laRt, und dass solche Taten euch nie Allah naher bringen werden.

Din bedeutet Gehorsam und Unterwerfung. Die Scharia lehrt uns, wie wir zu gehorchen und uns zu
unterwerfen haben; sie ist das Gesetz. Ibadah bedeutet Anbetung und Gottesdienst. Wenn ihr
jemanden als euer Oberhaupt anerkennt, dem ihr Gehorsam zu Schulden habt, so ist dies
gleichbedeutend mit der Annahme seiner "Din" (Religion). Er wird euer Herr und ihr seine
Untertanen. Seine Anweisung und Vorschriften, die er anordnet, stellen das Gesetz oder die
Schari'a dar, die ihr befolgen musst. Wenn ihr ihm gegentiber gemaf seinen Gesetzen in
Gehorsam lebt, dann dient ihr inm, d.h. ihr vollfihrt Ibadah. lhr gebt ihm, was er fordert, haltet euch
fern von dem, was er verboten hat, und beachtet seine Gebote und Regeln. Din ist aus dieser
Sichtweise gleichbedeutend mit Staat oder Regierung, Schari‘a mit ihrem Gesetz und Ibadah mit
seiner Einhaltung und Erfullung. Jede vollstandige Lebensweise (Din), Ganz gleich wie sie
beschaffen ist, verlangt ungeteilte Macht fiir sich. Eine Teilung ist undenkbar. Ein Din ohne die



Macht ist nur ein Gebaude, ahnlich wie einem Luftschloss. Von Bedeutung aber ist das Gebaude,
das wirklich existiert und in dem ihr lebt. Durch seine Tiren geht ihr ein und aus, sein Dach
beschiitzt euch, seine Wéande umgeben euch. Ihr passt euer Leben seiner Form und seinen
Eigenschaften an. Was fiir einen Sinn macht es, dass ihr zwar glaubt, in einem Haus zu leben, und
wirklich annehmt, dass ihr in ihm lebt, in Wirklichkeit aber in einem Haus wohnt, dessen Bauweise
euch eine andere lebensweise diktiert?

Dschihad auf dem Weg Gottes ist niemals leicht. Er ist nur fir diejenigen gedacht, die den festen
Willen zum Kampf besitzen. Sie leben, leiden und sterben auf seinem Weg. Es ist ihnen gleich, ob
sie dabei erfolgreich sind oder zugrunde gehen. Von ihnen gibt es immer wenige. Wenn in der
Sache der Wahrheit Opfer gebracht werden, sind solche leute nirgends zu sehen. Wenn aber der
Kampf gewonnen ist, erscheinen sie wie aus dem Nichts und sagen:

"Inna kunna ma'akum"
(Wir waren doch immer bei euch, so gibt uns unseren Anteil)

Lasst uns nicht wie diejenigen sein, die vorgeben, an Allah zu glauben, aber weder Zeit, Geld noch
Leben um Seiner Religion willen hingeben wollen. Kommt und lasst und in Allahs Sache kampfen,
mit allem, was wir besitzen!



